**Православное учение о человеке.**

Самый принципиальный вопрос любой этической системы - вопрос о том, кто есть человек.

***Христианская этика утверждает, что человек сотворен Богом.*** «И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему по подобию Нашему, и да владычествуют они над рыбами морскими, и над птицами небесными, и над скотом, и над всею землею, и над всеми гадами, пресмыкающимися по земле. И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их. И благословил их Бог, и сказал им Бог: плодитесь и размножайтесь, и наполняйте землю, и обладайте ею, и владычествуйте над рыбами морскими и над птицами небесными, и над всяким животным, пресмыкающимся по земле» (Быт.1; 26-28).

Наиважнейшие утверждения христианской этики:

* + человек – творение;
	+ человек сотворен Богом;
	+ человек сотворен по образу и подобию Божьему.

Размышляя о вышесказанном, о подобии человека Богу, необходимо ответить на вопрос: «кто есть Бог?» Безусловно, вопросительным словом используем «***кто»***, в противном случае сомнению подвергается наше собственное бытие, если Бог не живое существо, а принцип (вопросительное слово **«что»**).

Апостол Иоанн утверждает: «Бога не видел никто никогда…» (Иоан.1:18). Это означает, что Бог в сущности своей непостижим. Но, исходя из евангельского откровения, Бог – Дух: «Бог есть дух, и поклоняющиеся Ему должны поклоняться в духе и истине». (Иоан.4:24).

Бог есть Дух, и необходимо установить, какой именно Дух. В данном случае богословие определяет Божество по тому, чего в Боге точно нет, т.н. богословие отрицательных терминов. В Боге нет смерти, значит Он – Бессмертный, в Боге нет конечности, значит Он – Бесконечный. «И как безмерно величие могущества Его в нас, верующих по действию державной силы Его…превыше всякого Начальства, и Власти, и Силы, и Господства, и всякого имени, именуемого не только в сем веке, но и в будущем» (Еф.1:19-21). Он – Всесильный, независим ни от какого понятия и представления, – Абсолютный, источник всякого бытия - Творческий. И очень важное понятие - **Бог есть Личность, абсолютная Личность, проявляемая как любовь.** «Кто не любит, тот не познал Бога, потому что Бог есть любовь». (1Иоан.4:8). Протоиерей Владислав Свешникоов: «Здесь, прежде всего, открывается имманентная сущность Божества; - то есть, если бы даже в акте преизливающейся любви Бог не создал мир, довольно было бы бесконечной любви внутри самого Божества, любви между собой трех лиц Пресвятой Троицы, в чем и состоит жизненная сущность и нравственное понимание вероучительного догмата о Святой Троице… Бытие любви открывается вере в сверхъестественном Откровении. Любовь есть непостижимое по своей жертвенной силе, вплоть до полной самоотдачи, влечение к объекту любви, когда его природа достойна этой любви. Природа лиц Пресвятой Троицы по-своему абсолютно совершенна, и потому абсолютно достойна любви, в которой всегда есть самопреданность, самоотдача и усвоение в себе жизни любимого».

Бог творит мир и человека по преизбытку любви. Итак, нам важно сформулировать: ***Человек был сотворен Богом – Бессметным, Бесконечным, Абсолютным, Творческим, Личным Духом, сотворен по образу и подобию, как творение любви.***

В чем же образ и подобие человека в контексте выше сказанного? Образ Божий в человеке лучше всего определяется понятиями христианской антропологии:

* бессмертная душа, невещественная и свободная;
* троичность человека – дух, душа и тело;

Святитель Димитрий Ростовский: «Яко же Бог в трех лицах, так и душа человеческая в трех силах — ума, слова и духа. И яко же слово от ума, и яко дух от ума, тако Сын и Дух Святой от Отца. Яко ум без слова и духа быть не может, так Отец без Сына и Духа Святого не был никогда и быть не может. И яко же ум, слово и дух три силы душевные разные, а едина душа, не три души, так Отец, Сын и Святой Дух — три Лица Божия, а не три Бога, но един Бог»;

* человек - это высшее создание Божье, самим актом творения он отличался от прочих созданий Божиих. По замечанию святых отцов, если для других созданий достаточно было творческого слова Бога: «Да будет», то перед сотворением человека все три лица Божества вершат предвечный совет, на котором решено: «По образу и подобию Нашему сотворим человека». (Быт. 1,26). Второй, очень важный факт, - время творения. Бог творит человека в шестой день, последним, как ***венец всего тварного мира***;
* человек - существо богоподобное, способное ***«владеть» и «обладать», -*** «И благословил их Бог, и сказал им Бог: плодитесь и размножайтесь, и наполняйте землю, и обладайте ею, и владычествуйте над рыбами морскими и над птицами небесными, и над всяким животным, пресмыкающимся по земле» (Быт.1:28), т.е. способен со-творчествовать Богу. Обладание и владычество означают гармонию иерархии, потерянную первыми людьми. Протоирей Владислав Свешников: «Факт соединения в природе человека духовного и земного начала поражает и своим замыслом и воплощением. Это одухотворение материи становится возможным только личностно. Потому так уникально, неповторимо, богато явление в мир каждой человеческой личности и в ее телесном облике и в бессмертной душе». Человек – существо славы!

В чем состоит подобие человека Богу? Безусловно, не по природе, ибо природа человеческая, телесная, антиномична природе Бога. Но, оказывается, человек способен быть подобен Богу **нравственно**. «Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный» (Матф.5:48). Подобие человека Богу раскрывается в тех повелениях, которыми Бог, как чадолюбивый Отец, снабдил первых людей в раю. «И взял Господь Бог человека, и поселил его в саду Едемском, чтобы возделывать его и хранить его» (Быт.2:15).

Из текста видно, что:

- человек подобен Богу, он способен к творчеству, он, как Бог, может творить;

- из всей совокупности творения: Бог и человек - существа творческие;

- человек свободен в своих актах деятельности: «Господь Бог образовал из земли всех животных полевых и всех птиц небесных, и привел к человеку, чтобы видеть, как он назовет их, и чтобы, как наречет человек всякую душу живую, так и было имя ей» (Быт.2:19,20);

- первый человек обладал, по первичной чистоте своей, особым интеллектом – видеть и познавать творение Божье целиком.

Современная научная мысль во-первых, следует Адаму в том, что дает научные названия открываемым явлениям, а во-вторых, не может достичь высот познания, ибо прибегает к научному анализу. (**Análysis** от греч. — разложение, расчленение, процедура мысленного, а часто также и реального расчленения предмета (явления, процесса), свойства предмета (предметов) или отношения между предметами на части.) Адамово же познание – познание всего явления в целом. Протоиерей Владислав Свешников: «О, великий праотец Адам! Все мы отчасти узнаем и тебя — узнавая себя и очищая себя. Лишь с помощью церковного знания и наших религиозных интуиций мы вникаем в эти великие слова: по образу и подобию. Мы, люди, кое-что и не всегда верно знаем о себе, по простой догадке, по простому знанию, которое дается наблюдением, ощущением, интуицией и рассуждением, и это знание личное координируется со знанием богооткровенным, открытым Самим Богом».

**Человек – «живая душа».**

«… И стал человек душею живою» (Быт.2:7) – для нас очень важное положение. «Душею живою» - означает, что в первых людях душа господствовала над телом, и что в грехопадении явилась, как антропологический «кувырок» - в современной ситуации наблюдается господство тела над душой.

**Человек сотворен мужем и женой.**

«И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их» (Быт.1:27). Ответ на вопрос, почему Бог сотворил и мужчину, и женщину можно почерпнуть из второй главы книги Бытия: «И нарек человек имена всем скотам и птицам небесным и всем зверям полевым; но для человека не нашлось помощника, подобного ему. И навел Господь Бог на человека крепкий сон; и, когда он уснул, взял одно из ребр его, и закрыл то место плотию. И создал Господь Бог из ребра, взятого у человека, жену, и привел ее к человеку. И сказал человек: вот, это кость от костей моих и плоть от плоти моей; она будет называться женою, ибо взята от мужа. Потому оставит человек отца своего и мать свою и прилепится к жене своей; и будут одна плоть. И были оба наги, Адам и жена его, и не стыдились» (Быт.2:20-25). Анализируя данный текст, равно как, и предыдущие, мы должны сделать ряд принципиальных выводов:

* Бог сотворил мужчину и женщину, как равноценные подобия Бога, равными в своем достоинстве, полноценно отражающих в себе образ и подобие Божье.
* Бог создал мужчину и женщину и дал им заповедь плодиться и множиться, дабы человек приближался к Богу не в одиночестве, а в общности подобных себе, дабы единый образ Божий в человеке отражается по-разному в зависимости от пола и от возраста.
* Акт творения подчеркивает разность природ. Бог сотворил мужчину первым, как некий факт первенства в творчестве и ответственности, а женщина сотворена как помощница и вдохновительница мужчины. Адам творим Богом из праха земного, Ева – из ребра Адама, - это непреложное свидетельство того, что разность природ естественна и онтологична. Посему видно, что невнимание к разнице природ – Богу противно, как смена пола, как социальная нивелировка разности природ, идеология агрессивного равенства и т.д. С другой стороны,гармонизация отношений и преодоление разности человеческих природ,– пожизненная творческая задача христианина, христианского брака.

**Грехопадение.**

Обращаясь к библейским тестам, по замечанию святых отцов Церкви, всякий начинает доискиваться, действительно ли это событие произошло так, как оно описано в Библии, или же в этом библейском рассказе сущность грехопадения людей нашла свое символическое отражение. Простой и великий реализм Библии с большой силой раскрывает глубину значения этой катастрофы.

**ГРЕХОПАДЕ́НИЕ**, -я, ср. (книжн.). Нравственное падение, поступок, совершённый в нарушение норм общественной морали [первонач. падение первых людей, Адама и Евы, вкусивших запретный плод от древа познания].

(Толковый словарь Ожегова).

* + **Райское бытие**

Если слово «падение» рассматривать, как некое кинетическое действие, то по закону движения необходимо определиться в начальных и конечных точках движения.

Каково было райское бытие? Из предыдущих глав стало ясно, что человек существо царское, существо славы, существо творческое, - все эти аспекты бытия были, безусловно, реализованы в том первом месте пребывания первых людей. Священное Писание свидетельствует: «И услышали голос Господа Бога, ходящего в раю во время прохлады дня…» (Быт.3:8). Хождение и диалоги с Богом означают простоту и духовную гармонию, существовавшую между Творцом и творением. И главное – это любовь, как фундамент райского бытия. Условие существования любви, наличие свободы и наличие возможности реализации свободы, как АГАΠΕ (греч. γάπη—λюбовь, жертвенная любовь).

«И заповедал Господь Бог человеку, говоря: от всякого дерева в саду ты будешь есть, а от дерева познания добра и зла не ешь от него, ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертью умрешь» (Быт.2:16,17). Современному человеку свойственно рассматривать заповедь больше как просьбу, нежели как требование. У древа есть имя а) познания, б) *упоминается* добро и зло. Как понимать эту заповедь, - как заповедь запрета познания? Ведь Адам сотворен как совершенное существо, почему же Бог повелевает не вкушать? Невкушение от плодов означало нравственную задачу, задачу верности и послушания, естественно, не как принуждение, но как акт доверия. Адам и Ева доверяли Богу в том, что есть зло и добро, смотрели на мир очами Божьими. Это особые духовные отношения, как ***«слышание»***. Слышание – способность, которая именовалось симфонией, симфонией взаимодействия.

* + **Грех**

«Змей был хитрее всех зверей полевых, которых создал Господь Бог. И сказал змей жене: подлинно ли сказал Бог: не ешьте ни от какого дерева в раю? И сказала жена змею: плоды с дерев мы можем есть, только плодов дерева, которое среди рая, сказал Бог, не ешьте их и не прикасайтесь к ним, чтобы вам не умереть. И сказал змей жене: нет, не умрете, но знает Бог, что в день, в который вы вкусите их, откроются глаза ваши, и вы будете, как боги, знающие добро и зло. И увидела жена, что дерево хорошо для пищи, и что оно приятно для глаз и вожделенно, потому что дает знание; и взяла плодов его и ела; и дала также мужу своему, и он ел. И открылись глаза у них обоих, и узнали они, что наги, и сшили смоковные листья, и сделали себе опоясания» (Быт.3:1-7).

Из библейского повествования мы видим, что грехопадениеесть процесс, начальная фаза которого - испытание, иначе именуемое искушением, - обольщение и ложь. Данный отрывок – яркий пример того, что зло всегда является под видом блага, ложь представляется правдой с оговоркой «будете как боги». Простое пророческое описание страшной вселенской трагедии нельзя воспринимать упрощенно, ибо последствия **«невинного» познания – изменение человеческой природы.** У первых людей не было опыта жизни после того, что называется **грех.**

**ГРЕХ** — религиозно-понятое моральное зло; нарушение воли Божьей, выраженной в Откровении или постигаемой как непреложный закон нравственного миропорядка**. (**Философская энциклопедия).

**ГРЕХ** — религиозно-богословское понятие, соответствующее тому, что в этике называется "злом", а в праве — "преступлением". Г. есть вольное или невольное нарушение нравственного закона, данного самим Богом. (Гуманитарный словарь, 2002).

Протоирей Владислав Свешников: «Слово "грех" (αμαρτια) означает также ошибку или ложное учение, то есть обнимает более обширную область смыслов. Если славяно-русское слово "грех" относится исключительно к религиозно-нравственной области, и потому имеет сверх-рациональный характер, то в греческой традиции это слово обнимает всю область искажения смыслов и правды, и потому одновременно - и рационально и сверх-рационально. Будучи применимым к области нравственной, слово «грех» означает ошибку в сфере добра, и как искажение добра - проявление зла; ошибку в сфере правды, и как искажение правды - проявление нравственной неправды, лжи.

Как проявление зла и неправды грех понимается, прежде всего, как действие, причем действие, в обычном употреблении слова, уже совершенное. Говорят: «совершил грех». (Кстати говоря, в этом отношении слово «сотворил грех» - не слишком правильное, ибо творчество есть по сути созидание, и таким образом относится к правде и добру. Грех - даже если рассматривать его помимо религиозного самосознания - есть антисозидание, антитворчество, разрушение).

«И открылись глаза у них обоих, и узнали они, что наги, и сшили смоковные листья, и сделали себе опоясания» (Быт.3:7). Стыд стал основой духовного устроения после грехопадения, до этого акта ничего подобного не было. Иоанн Златоуст: «И были оба наги, Адам и жена его, и не стыдились». Подумай о великом блаженстве (прародителей), как они были выше всего телесного, как жили на земле, будто на небе, и, будучи в теле, не терпели нужд телесных: не нуждались ни в крове, ни в доме, ни в одежде, и ни в чем другом подобном. Об этом сообщило нам божественное Писание не просто и не без намерения, но для того, чтобы мы, узнав о такой их беспечальной и безболезненной жизни, и об ангельском, так сказать, состоянии, когда увидим потом, что они всего этого лишились и из великого обилия ниспали в самую крайнюю бедность, приписывали это их беспечности».

 Беспечность – следствие отсутствия опыта греха, опыта падения и Богооставленности. Ева, слушая дьявола, усомнилась в самом главном, - что Бог есть любовь, - в какой-то момент человеческой истории люди, в лице своей Прародительницы, решили, что Бог не прав, а обольститель прав. Это состояние - состояние прямой антиномии райского бытия. Чистый и совершенный ум, дарованный первым людям, до искажения в грехопадении был несовместим по своей природе с любой ложной мыслью, тем более с мыслью дьявольской. В грехопадении была предана нравственная чистота и нравственное задание первых людей – верность и со-творчество Богу.

* + **Последствия грехопадения**

Самое непосредственное и законное следствие грехопадения – опытное, личное, трагичное познание того, что есть добро и что есть зло. Вершина зла – смерть, - **человеческая природа стала по наследству смертной. Поведение первых людей после грехопадения**

«И услышали голос Господа Бога, ходящего в раю во время прохлады дня; и скрылся Адам и жена его от лица Господа Бога между деревьями рая. И воззвал Господь Бог к Адаму и сказал ему: где ты? Он сказал: голос Твой я услышал в раю, и убоялся, потому что я наг, и скрылся. И сказал: кто сказал тебе, что ты наг? не ел ли ты от дерева, с которого Я запретил тебе есть? Адам сказал: жена, которую Ты мне дал, она дала мне от дерева, и я ел. И сказал Господь Бог жене: что ты это сделала? Жена сказала: змей обольстил меня, и я ела» (Быт.3:8-13).

Самооправдание, НЕмужественность Адама, косвенный упрек самому Богу: «которую Ты мне дал», - лишили возможности покаяния непосредственно в раю. Протоирей Владислав Свешников: «Блаженный мир с Богом давал человеку блаженнейшие плоды, и не требовалось ничего для жизни иного. Но преслушание знаменовало собою катастрофическое падение в бездну; вместо святого смирения явилась мерзкая гордость, навсегда связавшая душу и жизнь человека. Именно гордость как сущность искаженной природы первого человека лежала в основе грехопадения».

 **Изгнание.**

«Жене сказал: умножая умножу скорбь твою в беременности твоей; в болезни будешь рождать детей; и к мужу твоему влечение твое, и он будет господствовать над тобою. Адаму же сказал: за то, что ты послушал голоса жены твоей и ел от дерева, о котором Я заповедал тебе, сказав: не ешь от него, проклята земля за тебя; со скорбью будешь питаться от нее во все дни жизни твоей; терния и волчцы произрастит она тебе; и будешь питаться полевою травою; в поте лица твоего будешь есть хлеб, доколе не возвратишься в землю, из которой ты взят, ибо прах ты и в прах возвратишься. И нарек Адам имя жене своей: Ева, ибо она стала матерью всех живущих. И сделал Господь Бог Адаму и жене его одежды кожаные и одел их. И сказал Господь Бог: вот, Адам стал как один из Нас, зная добро и зло; и теперь как бы не простер он руки своей, и не взял также от дерева жизни, и не вкусил, и не стал жить вечно. И выслал его Господь Бог из сада Едемского, чтобы возделывать землю, из которой он взят. И изгнал Адама, и поставил на востоке у сада Едемского Херувима и пламенный меч обращающийся, чтобы охранять путь к дереву жизни» (Быт.3:16-24).

 Адам и Ева совершили акт своего отдаления от Бога, действие полного умаления любви к Творцу, и они изгоняются в мир полный опасности, мир не райский, но производящий «терния и волчцы». Мир, венцом творения которого был человек, стал ему враждебным, и его освоение после грехопадения возможно только трудом «в поте лица».

 **Падшая природа**

«И сделал Господь Бог Адаму и жене его одежды кожаные и одел их» (Быт. 3, 21). Кожаные одежды – современная человеческая физиология, способная к болезни, страданию, старению и смерти. Человек из «души живой» (антропологическая реальность бытия в раю) стал больше уделять внимание плоти, плоть стала довлеть над душою – **реальность падшей природы**.

Несомненно, для нас важны **нравственные перемены первых людей**:

* **гордость** как фундамент всей греховной жизни человека, разрушение мира с Богом; гордость — грех противоположный добродетели смирения;
* **плотоугождение** как факт того, что тело стало управлять душой, стремление плотским вожделением, низводящим человека на уровень животности, к угождению собственному «я»;
* **страстность** как состояние плена случайное и временное, а материалом или объектом плена становится сам человек в его греховной данности;
* **самооправдание,** нравственное состояние как совокупность упреков к окружающему миру и нежелание видеть правды о собственном духовном устроении; от этого рождается
* **своеволие,** как недоверие Богу, сомнение в Его бытии, рассматривание картины мира исключительно как случайности;
* **влияние дьявола на человеческий интеллект** - поистине ничто так не страшно и глобально по отношению человеческому сознанию, как это всеобъемлющее влияние «помыслов», «навязчивых идей». Следствие этого – бесконечные человеческие фобии, страхи, душевные болезни.

**Совокупность этих факторов свидетельствует о том, что нравственное состояние падшей человеческой природы – состояние античеловеческое, состояние психического расстройства - этика самоуничтожения.**

 **Нравственное состояние людей после изгнания из рая.**

Изгнание из рая положило начало историческому времени, измерениями которому стали даты войн, стихийных бедствий, государственных переворотов, политических заговоров и т.п., но прологом всему этому стало братоубийство Каина. «Адам познал Еву, жену свою; и она зачала, и родила Каина, и сказала: приобрела я человека от Господа. И еще родила брата его, Авеля. И был Авель пастырь овец, а Каин был земледелец. Спустя несколько времени, Каин принес от плодов земли дар Господу, и Авель также принес от первородных стада своего и от тука их. И призрел Господь на Авеля и на дар его, а на Каина и на дар его не призрел. Каин сильно огорчился, и поникло лице его. И сказал Господь Каину: почему ты огорчился? и отчего поникло лице твое? если делаешь доброе, то не поднимаешь ли лица? а если не делаешь доброго, то у дверей грех лежит; он влечет тебя к себе, но ты господствуй над ним. И сказал Каин Авелю, брату своему. И когда они были в поле, восстал Каин на Авеля, брата своего, и убил его» (Быт.4:1-8).

 Стыд Адама и Евы в раю превратился в ужас зрения смерти сына и стал осознанием того, что убил его родной брат. Повествование книги Бытия показывает нам, что грех стал основой человеческого существования. К тому же, довольно часто люди, настроенные против христианства, упрекают содержащимися в книгах Ветхого Завета сюжетами, и сказания Ветхого Завета - наиболее легкая цель для нападок на христиан. Примером такого отношения может служить относительно недавняя государственная атеистическая пропаганда, умело использовавшая ветхозаветные истории для антирелигиозных целей.

Отсюда следует сделать следующий вывод: первый - современный человек, даже религиозно безразличный, смотрит на мир христианским взглядом; второй – наиболее важный – большое расстояние веков отделяет нас от времени книг Ветхого Завета, поэтому нелегко современнику перенестись в ту обстановку, в какой создавались эти боговдохновенные книги, и увидеть, как эта обстановка сама представлена в этих книгах. Отсюда рождаются недоумения и смущающие мысли. Особенно часто возникают эти недоумения при желании согласовать научные взгляды современности с простотой библейских представлений о мире. Встают и общие вопросы о том, насколько соответствуют ветхозаветные взгляды новозаветному мировоззрению.

 Ветхий Завет рассказывает нам о том, что зло в человечестве может принимать вселенские масштабы, что любовь Бога к людям самими людьми не только не воспринимаема, но даже воспринимается враждебно. Человеческое зло способно разрушить окружающий мир. Человек – венец творения - разрушает основы тварного мира, который вместо райского бытия пал вместе с Адамом «потому что тварь покорилась суете не добровольно, но по воле покорившего ее, в надежде, что и сама тварь освобождена будет от рабства тлению в свободу славы детей Божиих. Ибо знаем, что вся тварь совокупно стенает и мучится доныне; и не только [она], но и мы сами, имея начаток Духа, и мы в себе стенаем, ожидая усыновления, искупления тела нашего» (Рим.8:20-23).

Глубина зла, распространившегося в мире, достигла такого значения, что «И увидел Господь [Бог], что велико развращение человеков на земле, и что все мысли и помышления сердца их были зло во всякое время» (Быт.6,5). Это, очевидно, была не простая естественная порочность испорченной натуры, а всеобщее господство открытого и дерзкого греха и восстания против Бога.